Card. Roberto Repole, arcivescovo di Torino e vescovo di Susa,
incontro di catechesi per i giovani «Vedere la Parola» 3/5

Chiesa del Santo Volto, Torino 6 febbraio 2026

RICONCILIAZIONE - UNZIONE
LU'adultera (Giovanni 8,1 - 11)

Leggendo questo episodio raccontato dal Vangelo, verrebbe da pensare di primo acchito che ci troviamo
dinanzi a un dinamismo piuttosto primitivo.

La vicenda e facilmente ricostruibile. Ci sono alcune persone ragguardevoli, che si ritengono detentrici di
una sapienza superiore, che pensano di essere irreprensibili e di poter giudicare tutto e tutti perché
conducono una vita conforme a tutte le regole possibili. Queste persone portano davanti a Gesl una povera
donna sorpresa in flagrante adulterio. Proprio perché si immaginano di non poter fare nessun errore nella
loro vita, proprio perché ritengono di fare sempre tutto giusto e che non ci sia nulla per cui avranno mai
bisogno di essere perdonati, appena vedono una donna che ha commesso una colpa evidente, la portano da
Gesu perché sia Lui a condannarla. Gesu dovrebbe condannarla — secondo i loro schemi mentali —in nome di
qguel Dio che Egli annuncia, del quale parla, del Dio Padre di cui si proclama Figlio. Quasi a dire che se non
condanna questa donna in carne ed ossa che gli viene condotta dinanzi, allora non & poi cosi credibile tutto
quello che Egli annuncia, compie, proclama. Quasi a dire che se non si mostra deciso nel condannare questo
peccato, allora non sono poi cosi vere le parole con cui parla di Dio e non sono cosi affidabili i gesti che compie
nel suo nome.

Molto istruttivo & cio che, in questo caso, Gesu fa e dice. Dopo essersi chinato a terra a scrivere, data la
loro insistenza, alza la testa e dice loro una frase che, nella storia, & diventata quasi una sorta di proverbio:
«Chi e senza peccato scagli per primo la pietra contro di lei».

Secondo la legge del tempo, questa donna avrebbe dovuto essere presa a sassate. Gesu invita allora chi
ritiene di essere senza peccato a scagliare le pietre. Nessuno lo fa. Tutti se ne vanno, cominciando dai piu
anziani. Perché? Perché la parola e I'atteggiamento di Gesu li hanno aiutati a smascherare una menzogna:
non c¢’e€ nessun uomo che puo realisticamente dire di non sbagliare mai, di essere perfetto, di non inciampare,
di non ferire qualche altro uomo o sé stesso, di non avere bisogno di essere perdonato, di non avere la
necessita di sentire di essere ri-amato e ri-abbracciato quando compie del male.

Quel che colpisce e che il comportamento di questi uomini - che, a distanza di secoli, ci pare superato e
primitivo - non & poi cosi diverso da quel che respiriamo nel mondo di oggi. Se guardiamo un telegiornale,
vediamo quello che ci appare su Internet, sentiamo quello che si dice in certi programmi televisivi o si legge
su qualche sito, dobbiamo riconoscere che spesso funzioniamo nello stesso modo. Ci accaniamo fino allo
spasimo a cercare il colpevole di un delitto, ci scandalizziamo di fronte a un certo tipo di colpa, diciamo parole
dure rispetto a chi ha commesso qualche sbaglio di dominio pubblico, qualche volta ci soffermiamo in modo
morboso a cercare tutti i particolari di un delitto... quasi che noi fossimo esenti da ogni sbaglio, da ogni errore,
da ogni peccato. Quasi che, per essere amabili agli occhi degli altri e agli occhi di Dio, dovessimo essere
perfetti, non dovessimo sbagliare mai. Quasi che vedere i nostri sbagli, le nostre cadute, le nostre debolezze
ci rendesse meno apprezzabili e meno amabili. Quando, in modo pil 0 meno consapevole, ragioniamo cosi,
non possiamo fare altro che assumere l'atteggiamento degli uomini del Vangelo: mascherare il piu possibile
quello che siamo realmente, fissarci su alcuni peccati disprezzati dalla maggioranza e illuderci di non sbagliare
mai.



C’e allora un primo motivo di consolazione che ci viene dal Vangelo di Gesu e che possiamo percepire
questa sera. Possiamo permetterci di vederci per quello che siamo, possiamo rileggere la nostra storia, la
nostra vita e riconoscere di aver fatto del male o di non avere perseguito fino in fondo tutto il bene che
potevamo compiere e di cui eravamo capaci. Possiamo dirci di avere tradito qualche volta la fiducia di un
amico o di una persona cara, di avere guardato altri con invidia, di avere trattato altre persone con rabbia
facendola passare magari per sincerita, di esserci voltati dall’altra parte quando c’era bisogno del nostro aiuto,
di non avere avuto il coraggio di prendere le parti di chi veniva emarginato, di non essere stati abbastanza
attenti a salvaguardare la bellezza della natura in cui siamo immersi... Soprattutto possiamo dirci con onesta
che tutto questo ci fa del male. E ci fa del male, perché contraddice quello che siamo e siamo chiamati ad
essere: figli di Dio e fratelli tra di noi. Spesso facciamo fatica ad ammettere di avere peccato, perché pensiamo
che il peccato sia ferire Dio — che non puo essere cosi piccolo da venire ferito dai nostri errori — o, peggio,
disattendere qualche regola di cui alla fine non ci interessa molto.

Tutto cambia se percepiamo che il peccato ferisce la nostra umanita, quel che siamo chiamati ad essere
per essere veramente uomini e per essere felici. Tutto cambia se ci rendiamo conto che il peccato & una
contraddizione alla ricerca della vita bella e buona che desideriamo, alla ricerca della gioia piu profonda.
Spesso stiamo male per diversi motivi: vincoli, senso di colpa, pretese, attese. Ci sono diverse cose che ci
danno malessere, ma e piu difficile capire quali siano le cose che ci fanno male: mi fa male cio che & contrario
all'amore, ciod che distrugge le mie relazioni d’amore, cid che & contro il mio essere figlio di Dio e fratello di
tutti gli altri uomini. Questo ¢ il peccato ed & peccato proprio perché & un ostacolo ad essere quello che
davvero sono, perché mi fa del male. Il vero male da combattere & il non amore quando entra nella mia vita,
perché io sono fatto per vivere secondo la logica di Dio, sono fatto per amare. Forse ognuno pud domandarsi:
che cosa in questo momento della mia vita mi fa del male? Dove nella mia vita non c’e amore e dove questa
mancanza € un tarlo che mirode?

C’@ un indizio nella pagina del Vangelo letta, che ci permette di scoprire anche altro su cui possiamo
riflettere. Per togliere la condanna alla donna, per evitarle la morte, a Gesu & bastato scrivere per terra e
pronunciare una frase. Un segno e una parola, uniti insieme formano un sigillo, imprimono una certezza nel
cuore umano pieno di sensi di colpa, sempre spaventato. Perché questo possa continuare e possa toccare
non solo quella donna, ma ognuno di noi, la Chiesa ha a disposizione un altro sacramento, un sigillo di amore:
quello della riconciliazione, della confessione dei peccati e della possibilita di ricevere da un prete un ascolto,
una parola e un gesto di perdono.

E un sacramento spesso dimenticato o travisato, che pud farci problema, specie se lo leggiamo come
I'ingerenza di un esterno nella nostra vita o come un luogo in cui sentire ulteriormente un senso di colpa. Pud
esserci successo pero — penso alla esperienza del Giubileo questa estate — di viverne la bellezza e la forza di
liberazione.

Che cosa avviene anzitutto quando mi accosto ad un prete, riconosco i miei peccati (pil 0 meno grandi),
ricevo ascolto e una parola di perdono e un gesto di benedizione? Avviene la possibilita di percepire anzitutto
gualcosa del volto e dell’identita di Dio. La grande domanda che ci portiamo dentro & chi e Dio, qual ¢ il suo
volto, il suo nome. Nella confessione ci viene anzitutto raccontato il nome di Dio, che & misericordia: qualcuno
che tiene a me, che mi ama come sono, mi ama anche quando c’@ qualcosa di me che non & amabile. Noi
scopriamo chi ci vuole davvero bene quando facciamo esperienza di qualcuno che continua a volerci bene
anche quando abbiamo sbagliato, gli abbiamo voltato le spalle. Nella confessione facciamo esperienza che
Dio é cosi, infinitamente di piu e piu profondamente di quanto possiamo sperimentare con una donna o un
uomo che ci vogliono davvero bene.

E alla luce di questa scoperta, nella confessione scopro anche qualcosa di profondo di me stesso. Non solo
scopro che non ho bisogno di essere performante per essere amato; non solo scopro che non & vera quella
voce che mi dice che se non sono perfetto sono perduto, perché e vero piuttosto il contrario, che cioé e

2



proprio quando sono perduto che posso essere perdonato. Soprattutto scopro che la mia identita piu
profonda e data dall’essere amato da Dio e dall’essere guardato da Lui con misericordia. Nella nostra vita noi
facciamo in genere questa esperienza: siamo amati, perché siamo amabili, perché facciamo qualcosa che ci
merita I'amore. Per questo cresce sempre in noi I'ansia di sapere se siamo all’altezza, se meritiamo finalmente
I'amore, o cresce la rabbia se facciamo bene e non riceviamo amore. Nella confessione scopro che io sono
amabile perché sono amato gratuitamente da Dio. E questo suo sguardo, sicuro, tenace, fedele, che mi rende
amabile. Per questo non devo pretendere di essere perfetto, per questo non devo pil far finta che in me non
ci sia nulla di sbagliato o da cambiare.

Nella confessione sperimentiamo che il peccato, il male che abbiamo commesso o il bene che potevamo
fare e non abbiamo compiuto, contraddice proprio questa nostra identita profonda di amate e di amati da
Dio. E male, proprio perché va contro quello che siamo profondamente, delle figlie e dei figli di Dio, che
possono fidarsi totalmente del suo amore. Il sacramento della riconciliazione ci riabilita dinanzi a Dio, ci ridona
la postura iniziale del Battesimo, quella del figlio, della figlia. Risentendo quell’amore proprio su di me, sono
messo in grado di cercare la vita, di cercare 'amore di Dio in ogni momento. Per questo fa parte del
sacramento della confessione anche il proposito e I'impegno a iniziare un capitolo nuovo della vita, a vivere
in un altro modo, ad allontanarsi da cio che & male e ci fa male.

Ma sperimentiamo anche due altri aspetti decisivi. Da una parte che questo rinnovato sguardo di amore
non possiamo darcelo da soli, abbiamo bisogno che ci raggiunga dall’esterno, da un volto e una voce che
stanno davanti a noi. Per percepire di essere perdonati, abbiamo bisogno che ci sia qualcuno che ce lo dica,
che ce lo faccia sentire, che ce lo manifesti. Non ci si pud perdonare da soli, ne facciamo esperienza tutte le
volte che — davanti a qualche colpa che ci pesa — tentiamo di perdonarci da soli. Pill ancora: per sentire che
qguesta parola e questo gesto di amore e di perdono ci vengono da Dio e non solo da un uomo come noi,
abbiamo bisogno che ci raggiunga da qualcuno che ce lo richiami, che parli a suo nome, che ci rimandi a Lui.
Per questo nel sacramento della riconciliazione ci mettiamo davanti alla Parola di Dio, che ci dovrebbe essere
letta o almeno richiamata; per questo, soprattutto, ci mettiamo davanti ad un prete. Puo essere simpatico o
no, buono o scorbutico, attento o un po’ superficiale... ma in quel momento ci parla a nome di Dio, ci dice a
suo nome: «Tu sei I'amato, tu sei perdonato, tu ritorni alla freschezza e al candore del Battesimo!». E con il
fatto stesso di esserci, di dirci quella parola, «lo ti assolvo nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo»,
mi consegna la certezza che proprio io sono guardato con amore e misericordia da Dio e che questo amore
mi trasforma, se mi lascio avvincere e toccare da esso.

E sperimentiamo, inoltre, che quella presenza del prete e quella sua parola, attraverso cui € Dio stesso a
parlarmi, mi permettono di ritornare ad essere, in modo rinnovato, fratello e sorella degli altri cristiani come
me. Mi permettono di ricucire la comunione con loro e con tutte le donne e gli uomini. Il male commesso o il
bene non compiuto, infatti, hanno sempre un influsso anche sugli altri, anche se non si vede, anche se
all'apparenza non si direbbe. Lo possiamo comprendere molto bene oggi, specie da giovani, pensando ad
alcuni mali del nostro tempo. Il fatto che qualcuno inquini, anche se non é visto, ha delle conseguenze su tutti,
magari a distanza di migliaia di chilometri. Il fatto che qualcuno accumuli infinite ricchezze, molte piu di quel
che gli servono sensatamente per vivere, comporta che altri siano terribilmente poveri o che non ci sia lavoro
dignitoso per tutti. Sono peccati che compromettono la comunione tra le persone.

Questo capita, pur in gradazione e in modo diverso, per ogni male che compiamo o bene che non facciamo:
anche se ci sembra qualcosa che tocca la nostra sfera privatissima. Non foss’altro perché un pensiero cattivo
fatto, un moto di invidia coltivato, un sentimento di odio, una disattenzione a quel che I'amica o I'amico



vivono... mi rinchiudono in me stesso, mi rendono meno aperto e disponibile, tolgono qualcosa di quell'amore
che solo io posso immettere nel mondo.

Nel sacramento della confessione e del perdono, quella parola e quel gesto del prete non solo mi fanno
ritornare alla freschezza di essere figlio e figlia di Dio, ma mi riportano alla freschezza di essere fratello e
sorella degli altri, mi rituffano nella comunione con gli altri, che il mio peccato ha in qualche modo
compromesso. Mi dicono, da parte di Dio: «Sei reintegrato nella comunione, nella vita fraterna, puoi di nuovo
sentire che il bene degli altri ti da vita e puoi di nuovo essere certo che tu, con la tua presenza e con il tuo
amore, sei vita per gli altri».

Possiamo dire che il peccato € come essere visitati da una malattia, che contraddice quello che siamo. Il
sacramento della confessione ci offre una medicina, per guarire.

E la Chiesa possiede un altro sigillo di amore: quello della unzione per chi vive realmente la situazione
della malattia e della vulnerabilita. Un gesto semplice che mi assicura che, anche quando sono fragile, quello
che conta e che puo0 assicurarmi la pace ¢ la certezza di essere amato o amata da Dio. Questa € la mia identita
piu profonda.



