
1 
 

Card. Roberto Repole, arcivescovo di Torino e vescovo di Susa, 
incontro di catechesi per i giovani «Vedere la Parola» 3/5 

Chiesa del Santo Volto, Torino 6 febbraio 2026 

 

RICONCILIAZIONE - UNZIONE 
L’adultera (Giovanni 8, 1 - 11) 

 

Leggendo questo episodio raccontato dal Vangelo, verrebbe da pensare di primo acchito che ci troviamo 
dinanzi a un dinamismo piutosto primi�vo.  

La vicenda è facilmente ricostruibile. Ci sono alcune persone ragguardevoli, che si ritengono detentrici di 
una sapienza superiore, che pensano di essere irreprensibili e di poter giudicare tuto e tu� perché 
conducono una vita conforme a tute le regole possibili. Queste persone portano davan� a Gesù una povera 
donna sorpresa in flagrante adulterio. Proprio perché si immaginano di non poter fare nessun errore nella 
loro vita, proprio perché ritengono di fare sempre tuto giusto e che non ci sia nulla per cui avranno mai 
bisogno di essere perdona�, appena vedono una donna che ha commesso una colpa evidente, la portano da 
Gesù perché sia Lui a condannarla. Gesù dovrebbe condannarla – secondo i loro schemi mentali – in nome di 
quel Dio che Egli annuncia, del quale parla, del Dio Padre di cui si proclama Figlio. Quasi a dire che se non 
condanna questa donna in carne ed ossa che gli viene condota dinanzi, allora non è poi così credibile tuto 
quello che Egli annuncia, compie, proclama. Quasi a dire che se non si mostra deciso nel condannare questo 
peccato, allora non sono poi così vere le parole con cui parla di Dio e non sono così affidabili i ges� che compie 
nel suo nome. 

Molto istru�vo è ciò che, in questo caso, Gesù fa e dice. Dopo essersi chinato a terra a scrivere, data la 
loro insistenza, alza la testa e dice loro una frase che, nella storia, è diventata quasi una sorta di proverbio: 
«Chi è senza peccato scagli per primo la pietra contro di lei».  

Secondo la legge del tempo, questa donna avrebbe dovuto essere presa a sassate. Gesù invita allora chi 
ri�ene di essere senza peccato a scagliare le pietre. Nessuno lo fa. Tu� se ne vanno, cominciando dai più 
anziani. Perché? Perché la parola e l’ateggiamento di Gesù li hanno aiuta� a smascherare una menzogna: 
non c’è nessun uomo che può realis�camente dire di non sbagliare mai, di essere perfeto, di non inciampare, 
di non ferire qualche altro uomo o sé stesso, di non avere bisogno di essere perdonato, di non avere la 
necessità di sen�re di essere ri-amato e ri-abbracciato quando compie del male. 

Quel che colpisce è che il comportamento di ques� uomini - che, a distanza di secoli, ci pare superato e 
primi�vo - non è poi così diverso da quel che respiriamo nel mondo di oggi. Se guardiamo un telegiornale, 
vediamo quello che ci appare su Internet, sen�amo quello che si dice in cer� programmi televisivi o si legge 
su qualche sito, dobbiamo riconoscere che spesso funzioniamo nello stesso modo. Ci accaniamo fino allo 
spasimo a cercare il colpevole di un delito, ci scandalizziamo di fronte a un certo �po di colpa, diciamo parole 
dure rispeto a chi ha commesso qualche sbaglio di dominio pubblico, qualche volta ci soffermiamo in modo 
morboso a cercare tu� i par�colari di un delito… quasi che noi fossimo esen� da ogni sbaglio, da ogni errore, 
da ogni peccato. Quasi che, per essere amabili agli occhi degli altri e agli occhi di Dio, dovessimo essere 
perfe�, non dovessimo sbagliare mai. Quasi che vedere i nostri sbagli, le nostre cadute, le nostre debolezze 
ci rendesse meno apprezzabili e meno amabili. Quando, in modo più o meno consapevole, ragioniamo così, 
non possiamo fare altro che assumere l’ateggiamento degli uomini del Vangelo: mascherare il più possibile 
quello che siamo realmente, fissarci su alcuni pecca� disprezza� dalla maggioranza e illuderci di non sbagliare 
mai. 



2 
 

C’è allora un primo mo�vo di consolazione che ci viene dal Vangelo di Gesù e che possiamo percepire 
questa sera. Possiamo permeterci di vederci per quello che siamo, possiamo rileggere la nostra storia, la 
nostra vita e riconoscere di aver fato del male o di non avere perseguito fino in fondo tuto il bene che 
potevamo compiere e di cui eravamo capaci. Possiamo dirci di avere tradito qualche volta la fiducia di un 
amico o di una persona cara, di avere guardato altri con invidia, di avere tratato altre persone con rabbia 
facendola passare magari per sincerità, di esserci volta� dall’altra parte quando c’era bisogno del nostro aiuto, 
di non avere avuto il coraggio di prendere le par� di chi veniva emarginato, di non essere sta� abbastanza 
aten� a salvaguardare la bellezza della natura in cui siamo immersi… Sopratuto possiamo dirci con onestà 
che tuto questo ci fa del male. E ci fa del male, perché contraddice quello che siamo e siamo chiama� ad 
essere: figli di Dio e fratelli tra di noi. Spesso facciamo fa�ca ad ammetere di avere peccato, perché pensiamo 
che il peccato sia ferire Dio – che non può essere così piccolo da venire ferito dai nostri errori – o, peggio, 
disatendere qualche regola di cui alla fine non ci interessa molto.  

Tuto cambia se percepiamo che il peccato ferisce la nostra umanità, quel che siamo chiama� ad essere 
per essere veramente uomini e per essere felici. Tuto cambia se ci rendiamo conto che il peccato è una 
contraddizione alla ricerca della vita bella e buona che desideriamo, alla ricerca della gioia più profonda. 
Spesso s�amo male per diversi mo�vi: vincoli, senso di colpa, pretese, atese. Ci sono diverse cose che ci 
danno malessere, ma è più difficile capire quali siano le cose che ci fanno male: mi fa male ciò che è contrario 
all’amore, ciò che distrugge le mie relazioni d’amore, ciò che è contro il mio essere figlio di Dio e fratello di 
tu� gli altri uomini. Questo è il peccato ed è peccato proprio perché è un ostacolo ad essere quello che 
davvero sono, perché mi fa del male. Il vero male da combatere è il non amore quando entra nella mia vita, 
perché io sono fato per vivere secondo la logica di Dio, sono fato per amare. Forse ognuno può domandarsi: 
che cosa in questo momento della mia vita mi fa del male? Dove nella mia vita non c’è amore e dove questa 
mancanza è un tarlo che mi rode? 

C’è un indizio nella pagina del Vangelo leta, che ci permete di scoprire anche altro su cui possiamo 
rifletere. Per togliere la condanna alla donna, per evitarle la morte, a Gesù è bastato scrivere per terra e 
pronunciare una frase. Un segno e una parola, uni� insieme formano un sigillo, imprimono una certezza nel 
cuore umano pieno di sensi di colpa, sempre spaventato. Perché questo possa con�nuare e possa toccare 
non solo quella donna, ma ognuno di noi, la Chiesa ha a disposizione un altro sacramento, un sigillo di amore: 
quello della riconciliazione, della confessione dei pecca� e della possibilità di ricevere da un prete un ascolto, 
una parola e un gesto di perdono. 

È un sacramento spesso dimen�cato o travisato, che può farci problema, specie se lo leggiamo come 
l’ingerenza di un esterno nella nostra vita o come un luogo in cui sen�re ulteriormente un senso di colpa. Può 
esserci successo però – penso alla esperienza del Giubileo questa estate – di viverne la bellezza e la forza di 
liberazione.  

Che cosa avviene anzituto quando mi accosto ad un prete, riconosco i miei pecca� (più o meno grandi), 
ricevo ascolto e una parola di perdono e un gesto di benedizione? Avviene la possibilità di percepire anzituto 
qualcosa del volto e dell’iden�tà di Dio. La grande domanda che ci por�amo dentro è chi è Dio, qual è il suo 
volto, il suo nome. Nella confessione ci viene anzituto raccontato il nome di Dio, che è misericordia: qualcuno 
che �ene a me, che mi ama come sono, mi ama anche quando c’è qualcosa di me che non è amabile. Noi 
scopriamo chi ci vuole davvero bene quando facciamo esperienza di qualcuno che con�nua a volerci bene 
anche quando abbiamo sbagliato, gli abbiamo voltato le spalle. Nella confessione facciamo esperienza che 
Dio è così, infinitamente di più e più profondamente di quanto possiamo sperimentare con una donna o un 
uomo che ci vogliono davvero bene.  

E alla luce di questa scoperta, nella confessione scopro anche qualcosa di profondo di me stesso. Non solo 
scopro che non ho bisogno di essere performante per essere amato; non solo scopro che non è vera quella 
voce che mi dice che se non sono perfeto sono perduto, perché è vero piutosto il contrario, che cioè è 



3 
 

proprio quando sono perduto che posso essere perdonato. Sopratuto scopro che la mia iden�tà più 
profonda è data dall’essere amato da Dio e dall’essere guardato da Lui con misericordia. Nella nostra vita noi 
facciamo in genere questa esperienza: siamo ama�, perché siamo amabili, perché facciamo qualcosa che ci 
merita l’amore. Per questo cresce sempre in noi l’ansia di sapere se siamo all’altezza, se meri�amo finalmente 
l’amore, o cresce la rabbia se facciamo bene e non riceviamo amore. Nella confessione scopro che io sono 
amabile perché sono amato gratuitamente da Dio. È questo suo sguardo, sicuro, tenace, fedele, che mi rende 
amabile. Per questo non devo pretendere di essere perfeto, per questo non devo più far finta che in me non 
ci sia nulla di sbagliato o da cambiare. 

 

 

Nella confessione sperimen�amo che il peccato, il male che abbiamo commesso o il bene che potevamo 
fare e non abbiamo compiuto, contraddice proprio questa nostra iden�tà profonda di amate e di ama� da 
Dio. È male, proprio perché va contro quello che siamo profondamente, delle figlie e dei figli di Dio, che 
possono fidarsi totalmente del suo amore. Il sacramento della riconciliazione ci riabilita dinanzi a Dio, ci ridona 
la postura iniziale del Batesimo, quella del figlio, della figlia. Risentendo quell’amore proprio su di me, sono 
messo in grado di cercare la vita, di cercare l’amore di Dio in ogni momento. Per questo fa parte del 
sacramento della confessione anche il proposito e l’impegno a iniziare un capitolo nuovo della vita, a vivere 
in un altro modo, ad allontanarsi da ciò che è male e ci fa male. 

Ma sperimen�amo anche due altri aspe� decisivi. Da una parte che questo rinnovato sguardo di amore 
non possiamo darcelo da soli, abbiamo bisogno che ci raggiunga dall’esterno, da un volto e una voce che 
stanno davan� a noi. Per percepire di essere perdona�, abbiamo bisogno che ci sia qualcuno che ce lo dica, 
che ce lo faccia sen�re, che ce lo manifes�. Non ci si può perdonare da soli, ne facciamo esperienza tute le 
volte che – davan� a qualche colpa che ci pesa – ten�amo di perdonarci da soli. Più ancora: per sen�re che 
questa parola e questo gesto di amore e di perdono ci vengono da Dio e non solo da un uomo come noi, 
abbiamo bisogno che ci raggiunga da qualcuno che ce lo richiami, che parli a suo nome, che ci rimandi a Lui. 
Per questo nel sacramento della riconciliazione ci me�amo davan� alla Parola di Dio, che ci dovrebbe essere 
leta o almeno richiamata; per questo, sopratuto, ci me�amo davan� ad un prete. Può essere simpa�co o 
no, buono o scorbu�co, atento o un po’ superficiale… ma in quel momento ci parla a nome di Dio, ci dice a 
suo nome: «Tu sei l’amato, tu sei perdonato, tu ritorni alla freschezza e al candore del Batesimo!». E con il 
fato stesso di esserci, di dirci quella parola, «Io � assolvo nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo», 
mi consegna la certezza che proprio io sono guardato con amore e misericordia da Dio e che questo amore 
mi trasforma, se mi lascio avvincere e toccare da esso. 

E sperimen�amo, inoltre, che quella presenza del prete e quella sua parola, atraverso cui è Dio stesso a 
parlarmi, mi permetono di ritornare ad essere, in modo rinnovato, fratello e sorella degli altri cris�ani come 
me. Mi permetono di ricucire la comunione con loro e con tute le donne e gli uomini. Il male commesso o il 
bene non compiuto, infa�, hanno sempre un influsso anche sugli altri, anche se non si vede, anche se 
all’apparenza non si direbbe. Lo possiamo comprendere molto bene oggi, specie da giovani, pensando ad 
alcuni mali del nostro tempo. Il fato che qualcuno inquini, anche se non è visto, ha delle conseguenze su tu�, 
magari a distanza di migliaia di chilometri. Il fato che qualcuno accumuli infinite ricchezze, molte più di quel 
che gli servono sensatamente per vivere, comporta che altri siano terribilmente poveri o che non ci sia lavoro 
dignitoso per tu�. Sono pecca� che comprometono la comunione tra le persone.  

Questo capita, pur in gradazione e in modo diverso, per ogni male che compiamo o bene che non facciamo: 
anche se ci sembra qualcosa che tocca la nostra sfera priva�ssima. Non foss’altro perché un pensiero ca�vo 
fato, un moto di invidia col�vato, un sen�mento di odio, una disatenzione a quel che l’amica o l’amico 



4 
 

vivono… mi rinchiudono in me stesso, mi rendono meno aperto e disponibile, tolgono qualcosa di quell’amore 
che solo io posso immetere nel mondo. 

Nel sacramento della confessione e del perdono, quella parola e quel gesto del prete non solo mi fanno 
ritornare alla freschezza di essere figlio e figlia di Dio, ma mi riportano alla freschezza di essere fratello e 
sorella degli altri, mi rituffano nella comunione con gli altri, che il mio peccato ha in qualche modo 
compromesso. Mi dicono, da parte di Dio: «Sei reintegrato nella comunione, nella vita fraterna, puoi di nuovo 
sen�re che il bene degli altri � dà vita e puoi di nuovo essere certo che tu, con la tua presenza e con il tuo 
amore, sei vita per gli altri». 

Possiamo dire che il peccato è come essere visita� da una mala�a, che contraddice quello che siamo. Il 
sacramento della confessione ci offre una medicina, per guarire.  

E la Chiesa possiede un altro sigillo di amore: quello della unzione per chi vive realmente la situazione 
della mala�a e della vulnerabilità. Un gesto semplice che mi assicura che, anche quando sono fragile, quello 
che conta e che può assicurarmi la pace è la certezza di essere amato o amata da Dio. Questa è la mia iden�tà 
più profonda. 


