
1 
 

Omelia del card. Roberto Repole, arcivescovo di Torino e vescovo di Susa,  
alla Messa della III domenica di Avvento 

Cattedrale di S. Giovanni Battista – Torino, 14 dicembre 2025 

 

RIFERIMENTI BIBLICI: 
Prima Lettura: Is 35,1-6a.8a.10 
Salmo responsoriale: Sal 145 (146) 
Seconda lettura: Gc 5,7-10 
Vangelo: Mt 11,2-11 

 

[Testo trascritto dalla registrazione audio] 

C'è un modo diretto e immediato con il quale Giovanni il Battista annuncia l'avvento del Signore, la venuta 
di Cristo. È il modo dato dallo stile della sua vita, di un uomo ascetico che si ritira nel silenzio del deserto. È il 
modo dato dalla sua parola, che invita in maniera forte alla conversione, al mutamento della vita. È il modo 
offerto dal battesimo di penitenza, nel quale immerge tutti coloro che lo desiderano nelle acque del fiume 
Giordano. 

Ma c'è anche un modo indiretto, mediato, con il quale Giovanni il Battista annuncia e prepara alla venuta 
del Signore, di cui questa pagina del Vangelo è testimonianza: il modo offerto dalle parole ascoltate dai 
discepoli di Giovanni il Battista, ma soprattutto dalle parole pronunciate da Gesù stesso.  

Giovanni si trova in carcere, a motivo della sua testimonianza alla verità, a motivo dell'aver indicato la 
presenza di Dio attraverso Cristo, l'Unto. Eppure sembra preso dal dubbio. Anche lui, che è il testimone per 
eccellenza, vive la notte del dubbio, e manda i suoi discepoli da Gesù con una domanda ben precisa: «Sei tu 
colui che deve venire o dobbiamo aspettare un altro?». Gesù non risponde in maniera diretta alla domanda, 
ma fa notare alcune cose: i ciechi riacquistano la vista, gli storpi camminano, i sordi odono, addirittura i morti 
risuscitano, ma soprattutto «ai poveri è annunciato il Vangelo». Ci sono diversi segni che possono rispondere 
alla domanda inquieta di Giovanni il Battista, che possono portare luce nella notte del suo dubbio: sono i 
segni compiuti da Gesù. Ma tra questi campeggia un segno che occorre vedere, l'ultimo: «ai poveri è 
annunciato il Vangelo». C'è uno sguardo di Dio che si rivolge agli ultimi, ai più fragili, ai più poveri. C'è un 
sovvertimento totale di tutti i valori del mondo. Ed è quando ci si mette sotto quello sguardo che allora si 
può intuire che la venuta del Signore è vicina, che ci si può aprire alla venuta del Signore.  

Ma colpisce, in questa risposta di Gesù, il fatto che Egli la offre collezionando passi del profeta Isaia, 
l'ultimo dei quali è offerto dal capitolo 61, dove Isaia dice e preannuncia che ai poveri è annunciato il Vangelo 
di salvezza, ma poi quel testo va avanti: i prigionieri riacquistano la libertà. Giovanni è in carcere, non ha 
possibilità realistica di essere liberato dalla prigionia, eppure ode la risposta di Gesù che cita il profeta Isaia. 
Ed è dunque un invito, un invito a riconoscere che quel Messia che lui sta attendendo, quel Messia per cui ha 
dato la vita, è lì, ma è lì in un modo totalmente diverso da quello che Giovanni si poteva immaginare: compie 
le promesse, ma nell'assoluta trascendenza e novità di Dio.  

E poi Gesù prende in prima persona la parola per chiedere a coloro che sono lì: quando vedete Giovanni 
il Battista, che cosa vedete? Vedete «una canna sbattuta dal vento», cioè una persona che non è stabile, che 
non ha una dirittura, non ha una forza morale? No, perché è troppo evidente che Giovanni il Battista è un 
profeta dalla grande stabilità. Vedete un uomo «uomo vestito con abiti di lusso»? No, perché chi è vestito di 
lussuose vesti, semmai, è colui che ha messo in prigione Giovanni il Battista. Vedete un profeta, ma vedete 
anche più di un profeta: colui che doveva annunciare la venuta del Messia. L'ultimo profeta dell'Antico 
Testamento è il primo testimone della novità del Nuovo Testamento: egli è quell'Elia che doveva venire, 



2 
 

quell'Elia redivivo che il popolo d'Israele attendeva perché avrebbe indicato la presenza del Messia. È come 
se Gesù dicesse a Giovanni il Battista: tu mi chiedi se io sono il Messia; guarda te stesso, guarda chi sei tu; 
scopri che tu, nel tuo desiderio e nella tua attesa, nel tuo indicare la venuta di Cristo, sei la testimonianza 
vivente che il Messia è qui, che Dio si è fatto vicino agli uomini.  

È così che Giovanni il Battista ci prepara alla venuta del Signore, ci prepara al Natale. Ci prepara anzitutto 
chiedendoci di riporre lo sguardo su tutti i poveri e gli sconfitti della Terra, quelli a cui è annunciato il Regno 
di Dio, il Vangelo. Ed è effettivamente così: quando sappiamo metterci e collocarci là dove si mette e si colloca 
lo sguardo di Dio, sugli ultimi, allora si prepara davvero il Natale, si è nell'attesa della venuta del Natale. 
Qualcosa di vero sempre, ma forse particolarmente vero in questi nostri anni un po' drammatici. I poveri 
sono diventati oramai motivo di disprezzo; ci sono parole che trattano coloro che sono nella fatica di vivere 
con un disprezzo che non li rende neppure persone. Abbiamo la possibilità, in questo Avvento, guidati da 
Giovanni il Battista, di collocarci dalla parte dei più poveri, per cogliere che quando ci si mette lì allora ci si 
mette in attesa del Salvatore, del Messia.  

Ma forse possiamo collocarci anche nella parte più fragile e più povera di noi stessi. Siamo sempre invitati 
ad apparire diversi da quello che siamo. Possiamo, in questo tempo di Avvento, riconoscere che siamo 
semplicemente poveri tra tutti i poveri dell'umanità, e proprio per questo abbiamo bisogno che venga il 
Messia. 

Così come Giovanni il Battista ci invita a riconoscere che il Messia viene, se siamo disposti a coglierlo nella 
sua novità inaudita. Egli non è semplicemente Colui che soddisfa i nostri bisogni, non è semplicemente Colui 
che soddisfa le nostre emozioni. Dio viene in modo totalmente altro dal nostro bisogno e dalla sensazione 
che vogliamo avere della sua presenza. Anzi, qualche volta, quanto meno sentiamo, tanto più siamo nella 
vicinanza di Dio. 

E, infine, Giovanni il Battista ci indica la venuta del Messia nell'essere un uomo di desiderio e di attesa, 
nell'essere l'Elia che aspetta e annuncia Colui che sta per venire. Ed è un invito, che vale anche per noi, a 
ritrovare i desideri del nostro cuore. Se c'è una malattia del nostro tempo, è quella di non desiderare più 
niente. Risolviamo ogni nostro bisogno con qualche prodotto da acquistare. Ma poi si spegne il desiderio e, 
quando non c'è desiderio, Dio non può venire.  

Mi sembra che lo abbia colto in maniera molto profonda un poeta cristiano dei nostri tempi, Turoldo, in 
una preghiera e poesia che può diventare nostra, e che dice così1: 

Tempo del primo avvento 
tempo del secondo avvento 
sempre tempo d'avvento:  
esistenza, condizione d'esilio e di rimpianto. 

Anche il grano attende 
anche l'albero attende 
attendono anche le pietre 
tutta la creazione attende. 

Tempo del concepimento 
di un Dio che ha sempre da nascere. 

(…) 

Questo è il vero lungo inverno del mondo: 

 
1 D. M. TUROLDO, Ballata della Speranza, in «Parole e preghiere» a cura di Emanuele Borsotti, edizioni Sanpino, 2022. 



3 
 

Avvento, tempo del desiderio 
tempo di nostalgia e ricordi. 
(…) 
Avvento, tempo di solitudine 

E TENEREZZA E SPERANZA. 

(….) 

Che sia anche il mio e il nostro Avvento! 

 

[trascrizione a cura di LR] 


